Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



בהעלותך

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

## To receive Bitachon Weekly by email send a request to: <a href="weeklybitachon@gmail.com">weeklybitachon@gmail.com</a>

#### And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

פרשת בהעלותך תשפ״ה

#### IN THIS ISSUE

- WHEN YOU APPRECIATE YOURSELF, IN THE END THE WORLD WILL HAVE MORE FROM YOU
- ALWAYS LOOK AT YOURSELF AS LE'CHATCHILA!
- INSIST ON SEEING ONLY GOOD IN THE PRESENT MOMENT
- SOMETIMES IN AVODAS HASHEM COMPLAINING CAN BE VERY POSITIVE
- IN ORDER NOT TO GET DISCOURAGED FROM THE YETZER HARA WHO SAYS YOU'RE "NO GOOD" YOU NEED TO BE STRONG
- DON'T FOCUS SO MUCH ON YOUR NEGATIVE SIDE
- WHEN YOU WORK ON SELF-CONTROL YOU ARE A LIVING CROWN
- ANY AVODAS HASHEM THAT INTERFERES WITH YOUR SIMCHA IS A SIN
- YEHUDA FOUGHT HIS YETZER HARA LIKE A LION
- JUST KEEP CALLING YOURSELF A GIBBOR AND WATCH WHAT HAPPENS
- A TRUE MELECH IS AN INDEPENDENT THINKER
- INSTEAD OF LIONS CONTROLLING OVER YOU, HAVE CONTROL OVER THE LIONS
- STORIES OF NOVARDOK

## פרשת בהעלותך

A person is

held

responsible

to know all

his great

qualities.

The more he

#### אַל מוּל פָּנֵי הַמְּנוֹרָה יָאִירוּ ח ב When You Appreciate Yourself, In the **End the World Will Have More from You**

It is odd that a Menorah whose Tachlis is to give out light, has all the Neiros facing the

middle Ner. We can suggest that when you give yourself your own light and you appreciate yourself, in the end the world will have more from you. The more a person is aware of his own qualities, the happier he is and the more he can therefore give others. Chazal say<sup>1</sup> that the clothing of a person is M'chabed the person.

When Ahron wore the eight Begadim (of Kehuna), he gave himself Kavod with every Beged that he put on. For sure, each Beged symbolized the *Ma'ala* of each unique: אַבֵר limb and the *Mitzva* of that: אבר limb. A person who is continuously being M'chabed himself develops lots of Simcha,

and he can easily Fargin others even when they outdo him, since he is so overloaded and stuffed with the good feelings he has about himself.

You become self-sufficient and don't need Sipuk (satisfaction) from externals; you have it all inside you. Reading and hearing stories about Gedolei Yisroel and Tzaddikim is a Gevaldige Mitzva, but often you may have

> plenty of depression (if you are truly serious about Avodas Hashem) since you aren't on that Madrega. You might be accomplishing much more by rehashing over all YOUR own Maalos that Hashem gave YOU. This will spur you on to activity and greatness.

> I've heard of Tzaddikim became great because they focused on their own great potential, like R' Ruderman, R' Ovadia Yosef, and R' Vosner Zatzal. Some people need this more than others, and some may have to spend even years of stubborn insistence that: "I'm Gevaldig" before things start happening.

> There are so many of your mistakes

that you have to disregard (unless you are working on improving) before you are convinced of your greatness. This could make major differences, like for example,

knows his great qualities, the greater Tzaddík he will become. R'. Ahron Kotler<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> שבת קיג א, דרבי יוחנן קרי למאניה מכבדותי (שמכבדין בעליהן. רש"י).

משנת רבי אהרן (מאמרים ושיחות מוסר מאת רבינו הגדול שר התורה רבן של ישראל מרן הגאון רבי אהרן קטלר זצוקללה"ה, $^2$ חלק ראשון עמ' קנז) כי עם קדוש אתה וגו' ובך בחר ה' להיות לו לעם סגולה וגו' שעד כאן היא מדרגתו של אדם מישראל בנים למקום חביב אדם שנברא בצלם חביבים ישראל שנקראו בנים למקום עם קדוש ועם סגולה. ומ"מ בדרך כלל אין האדם מכיר חשיבותו הנוראה הזאת, והוא מכיר את עצמו אך מצד הפחיתות שבו כי קרוב הוא לזה מצד חומרו והרגלו מקטנותו עיר פרא אדם יולד כי יצר לב האדם רע מנעוריו וממילא הוא פחות ונבזה בעיני עצמו וע"י כך הוא באמת הולך ומתקטן, וכדוגמת עשיר שאינו יודע בעשרו וממילא אינו משתמש בו והרי הוא באמת כעני לכל דבר. וחייב אדם להתבונן ולהכיר החשיבות הגדולה שיש בו בעצמותו ובכוח שמתהוה בו בפועל עם הכרתו בחשיבות זו וכל כמה שמרבה בהכרה זו כן מתרבית וגדלה בו חשיבותו, וזהו גורם גדול ועיקרי לתיקון המעשים יותר מכל שהרי מצד הכרת חשיבותו לעולם יחשוב בדעתו אם פעולה כזו ראוייה לו והגונה לו וימנע מכל מעשה ומכל התנהגות שאינה לפי כבוד חשיבותו, שהרי בנים אתם וגו' ראויים אתם להיות נאים ומכ"ש מי שעוסק בתורת ה' הרי הוא כעין הכהנים וכו'.

becoming a *Torah* builder (instead of remaining a nice quiet *Masmid*) who could have turned over the world if he had been more-busy being *M'chabed* and *M'chazek* himself.

The Cohen Gadol wore 8 Begadim (clothes), and the Maharal says<sup>3</sup> that the number 8 symbolizes L'maala Min HaTevah (since a normal week is 7 days). Often you need to be M'chabed yourself (Tevah) to the extreme

(L'maala Min HaTevah) with plenty of lies, calling yourself Rash'kebe'hag, etc.

#### מְעָמֵד אַדירֵי הַתּוֹרָה Always Look at Yourself as *Le'chatchila!*

HOW CAN YOU MISS SUCH A MA'AMAD, AND LOSE OUT ON GIVING KAVOD HATORAH?

Last year I went to Philly and I was a "fish in water", meeting our great *Torah* giants and being *M'chabed* them. What a *Zechus!* How much *Nachas* we give Hashem with such a *Ma'amad!* הָנוּ כָּבוֹד לַתּוֹרָה Give *Kavod* to the *Torah!* But this year I missed it,

and I wondered why; it didn't make sense. So I ended giving two *Vaadim* on Sunday and Monday, which is enough of a reason to miss. I was *Osek* in *Talmud Torah D'rabim* (for the public), and guess what I said.

R' Gershon Liebman *Zatzal* used to say: אֵין there is no *Bedi'eved* in *Ruchaniyus* (mediocrity, i.e., we don't settle for anything less than the best). In *Novardok*  they always aimed for the top in *Ruchaniyus*; that's why *Zikkui HaRabbim* and extreme *Hasmada* were so prevalent in *Novardok*. We can also say: אַין בְּדִיעֶבֶד בְּרוּחָנִיוּת "there is no *Bedi'eved* in *Ruchaniyus*" means that if you missed *Adirei HaTorah*, don't look at yourself like a loser (a "*Bedi'eved*"). You have to always look at yourself *Le'chatchila!* Maybe Hashem likes your private learning, or babysitting, etc., more than 100 *Adirei HaTorah's!* 

#### Insist On Seeing Only Good in The Present Moment

TRUE STORY

A Bachur used to always have a Shayla: Should I go to a certain Chasuna, or stay in Yeshiva and learn? He decided to go to the Chasuna, and afterwards he had Cha'rata (regret). "I should have learned. The Chosson didn't even notice that I was there!" So the next time he had such a Shayla, he stayed in Yeshiva to learn. Again he had Cha'rata (regret). "I didn't learn well at all! What a waste! I should have

gone to the *Chasuna* and have a ball!" \*\*\*\*
This is typical human nature, and it needs to be worked on. There are so many of us who have a lifetime of: חַרָטוֹת regrets in their heads. A *Yid* has to learn to decide that everything in your life is *Le'chatchila!* It's all *Min HaShamayim*; even your mistakes are *Le'chatchila*. Of course you try to avoid them. But once they happen, you have to

It's never a
Mitzva to
get
depressed,
no matter
what. Every
person must
always feel
that what
he's doing is
Le'chatchila

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ספר אור חדש למהר"ל (עמ' כג) ולא היה בו להדליק אלא יום אחד ונעשה נס להדליק בו ח' ימים, כי אלו ח' ימים שנעשה נס באור, דבר זה בא ממעלת קודש הקדשים ששם לא שלטו היונים במעלתו שיש לו, והוא הצנע של כהן גדול. ולכך הדליקו בו ח' ימים, כי קודש קדשים הוא אחר שבעה וזהו השמיני. ולמה קודש הקדשים אחר שבעה, כי הנהגת עולם הטבע הוא תחת מספר שמונה, שמונה הוא אחר ז' מספר ז', כי בז' ימים נברא העולם הזה הטבעי, ולפיכך מה שאחר הטבע הוא תחת מספר שמונה, שמונה הוא אחר ז' ימי הטבע. ולכך המילה שהיא על הטבע, שהרי לפי הטבע האדם נולד ערל, וזה מפני כי הטבע נותן שיהיה ערל, והמילה הוא על הטבע, ולכך המילה ביום הח'. ומפני שכל דבר שהוא קדוש והוא נבדל מן הטבע שהיא גשמית חמרית, ולכך קודש הקדשים שהוא נבדל לגמרי הוא גם כן אחר הטבע.

With

plenty of

Tefila and

Bíkush

(seeking),

you can be

Zoche to

everything

insist on seeing only good in the present moment.

The Yeshiva you went to, the wife you married, the shul you are davening, the kind of Parnasa that you are Osek in. The lessons of Sefer Bamidbar are loaded with this

concept: Imagine! They actually wanted to go back to *Mitzrayim*, and suddenly the only thing important to them are cucumbers and garlic, etc.

The Yetzer Hara is always making us have regrets and complaints and guilt feelings. When I spoke at home on Sunday, I was able to reach many people who had missed *Ma'amad Adirei HaTorah*, and they thanked me for making their absence

There is also a tremendous Zechus of having pain for not being part of a: דָבֶר שֶׁבְּקְדוּשָׁה holy event. Tzipora missed Kriyas Yam Suf and the Shiras HaYam, and she cried so much that eventually she was Zoche that her Neshama returned to this world in the form of Devorah HaNevi'ah, and she sang her OWN Shiras Devora. (Seforim<sup>4</sup>). Look how with Hashem you always come out ahead. (R' Yaakov Galinsky Zatzal).

Le'chatchila.

לְמָה נְגָּרַע טּז Sometimes In *Avodas Hashem* Complaining Can Be Very Positive

When Klal Yisroel brought the Korban

Pesach in the Midbar, some Yidden were left out since they were Tamei. They complained to Moshe: לְּמָה נָגָּרַע בַּהעלותף ט "Why should we be left out??" This sounds like a chutzpa. Actually, the Tur starts off with: הֱוֵי עַז כַּנָמֵר "Be bold as a leopard". In Avodas Hashem a

person needs to be brazen and not be *Nis'pael*. Sometimes complaining can be very positive. This *Parsha* is loaded with: וַיְהִי הָעָם כְּמִתְאֹנְנִים רַע יא א complaints that are the worst sins. However, sometimes it is a *Mitzva* to complain, like our: לְמָה נָגָּרַע בּהעלותך ט ז "Why should we be left out?" which created *Pesach Sheini*.

Boaz came out ahead of his brothers perhaps because his name Boaz means being tough (against the Yetzer Hara). And the only description of him is Gibbor Chayil. And he called Rus: כִּי אֵשֶׁת חַיִּל אָתְּ רוֹת גּיִא an Eishes Chayil. We see the importance of being tough in Avodas Hashem. (Sometimes being nice can be detrimental, like when Shaul didn't wipe out Amalek). Rus means the Bubby of the person who: שֶׁרְנָּהוּ לְהַקְּדוֹשׁ satiated Hashem with his beautiful songs and praises; this was Dovid.

In Order Not to Get Discouraged from the Yetzer Hara Who Says You're "No Good" You Need to Be Strong

We can suggest that you need to be an: עַז

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ספר גלגולי נשמות (מאת הרב הגאון המקובל המפורסם רבינו מנחם עזריה מפאנו, ליקוטים אות קנב) דבורה הנביאה נתגלגה בה צפרה אשת משה רבינו עליו השלום, כי בזמן שאמרו ישראל שירה על הים לא היתה צפרה עמהם, והיא היתה מצטערת בה צפרה אשת משה רבינו עליו השלום, כי בזמן שאמר הכתוב (שמות ד כה) וַתִּקַח צִפֹּרָה צֹר וַתִּכְרֹת אֶת עַרְלַת בְּנָהּ, זכתה לבא על זה, ובזכות המילה שמלתה את בנה, כמו שאמר הכתוב (שופטים ה ב) בִּפְרֹעַ פְּרָעוֹת בְּיִשְׂרָאֵל, שרמזה בשירה שלה באיזה זכות שזכתה לומר שירה, בַּפְרֹעַ פְּרָעוֹת לשון פריעת מילה, על שהכריתה ערלת בנה, ודוק.

ובילקוט ראובני (פרשת שמות, אות קלו) דבורה היא גלגול של צפורה אשת משה, ומשה בת"ת מלגאו, וצפורה אשתו אשת חבר כחבר, ג"כ בת"ת, ולפי שלא זכתה צפורה לומר שירה על הים, כי אחר קריעת ים סוף בא יתרו עמה אצל משה, על כן חבר כחבר, ג"כ בת"ת, ולפי שלא זכתה צפורה לומר שירה במקומה, ומהכי דבורה היא צפורה. (וזה ירמוז בכתוב "ודבורה אשה נביאה" "אשה נביאה" ע"ה בגימ' צפרה, לומר כי היא צפורה, ואפשר זה שאמר הפסוק "אז אמרה חתן דמים למולת" כלומר על דבר המולות א"ז אמרה שירה (אז גי' ח') כי זה הגורם לבא בדבורה ולשיר שירה, וזה ירמוז בתיבות "אמרה חתן דמים למולת" בגימ' "לבא בדבורה לשור שירה" ע"ה. ספר קול התור לר' ישועה זרח, עמ' פב).

פָנִים (brazen) to satiate Hashem. The Yetzer Hara tells you: "You're not such a Tzaddik! Instead of singing, you should be crying because of your sins". Sometimes you don't even feel like singing because you just sinned. RSRH Zatzal says that after the Chet of Bas Sheva, Dovid HaMelech did Teshuva, and he looked at himself like a perfect Tzaddik who is back to his former purity: קוֹדֶם

It says: עֹז וְחֶדְנָה בָּמְלְמוֹ דהי"א סז כז close to Hashem, there is strength and joy. Next to Hashem we have these two Middos together: עֹז וְחֶדְנָה strength and joy. Simcha comes from being tough.

ּ כֶּבֶשׁ בֶּן שְׁנָתוֹ תָמִים אֶחָד לְעֹלָה וְכִבְשָׁה אַחַת בַּת שְׁנָתָהּ תְּמִימָה לְחַטָּאת וְאַיִּל אֶחָד תָּמִים לְשְׁלָמִים וּיִד Don't Focus So Much on Your Negative Side ARE YOU ALWAYS COMPLAINING?

This is human nature, and often your very *Avodas Hashem* is causing your dissatisfaction in life. The *Nazir* is the *Oved* (true servant of Hashem) who can teach us how to avoid complaining. At the completion

of his *Nezirus*, he brings three *Korbanos*: 1. An "*Olah*", which means wanting to go "up" and "grow" in *Avodas Hashem* (RSRH<sup>5</sup>). 2. A *Chatas*, for the *Chet* of not continuing his *Nezirus* (*Ramban*<sup>6</sup>); both of these were: paby sheep (בְּנִי שָׁנָה) less than one year old). 3. A *Sh'lamim*, for the happiness of having kept his vow. (*Ibn Ezra*<sup>7</sup>). This is an: אַיִּל ram (a mature sheep, older than 13 months).

The part of you which wishes you would be better (*Olah*) and has complaints for not doing more (*Chatas*) are weak small creatures; this tells us not to focus so much on your negative side. The big strong אַיִל ram who has horns (a symbol of strength) has to be emphasized, and you should mainly be involved in the *Simcha* of your *Avoda*. The very name "*Nazir*" means crown.

#### When You Work on Self-Control You Are a Living Crown

The Aron, Mizbeach, and Shulchan all have a: זֵר "Zair" (crown). But the Nazir is himself one shtick (personification) of crown. You are a live crown when you work on self-control. RSRH Zatzal says<sup>8</sup> that long hair

Shaar
HaBitachon
teaches you
to focus on
what you
have,
without
focusing on
what you're
missing

⁵ פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה בפרשת ויקרא עה"פ וְשָׁחַט אֹתוֹ בִּמְקוֹם אֲשֶׁר יִשְׁחַט אֶת הָעֹלְה (ד כד) **המזבח אף הוא נקרא בדרך כלל "מזבח העולה", וקרבן התמיד הוא עולה**. נזכור עתה שהעולה מכפרת על מצוות עשה ועל הרהורי הלב, ושהעולה מבטאת את העלייה בדרך החיוב לקראת שלמות מוסרית גדולה יותר, ואת השראתן בדרך החיוב של מחשבות בטלות ורעות, שכן הלב לעולם אינו החיוב של מחשבות טובות וטהורות לתוך הלב, אשר מכוחן בלבד ניצול האדם ממחשבות בטלות ורעות, שכן הלב לעולם אינו שוקט. הדבר מביא לידי ביטוי את הנחת היסוד של יחסינו עם ה', אותה הנחה המושלת בחיינו המוסריים מנשימתנו הראשונה ועד לאחרונה, הוי אומר הִתְעַלוּת מתמדת במחשבה ובמעשה. "עלייה" פירושה "חיים"!

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> הרמב"ן עה"פ וְהַקְרִיב אֶת קַרְבָּנוֹ לַה' כֶּבֶשׁ בֶּן שְׁנָתוֹ תָמִים אֶחָד לְעֹלָה וְכַבְשָׂה אַחַת בַּת שְׁנָתָהּ תְּמִימָה לְחַטָּאת וְאַיִּל אֶחָד בְּתֹלָה וְכַבְשָׂה אַחַת בַּת שְׁנְתָהּ תְּמִימָה לְחַטָּאת וְאַיִל אָפָשוּ בָּת לִשְׁלָמִים (ו יד) וטעם החטאת שיקריב הנזיר ביום מלאת ימי נזרו לא נתפרש, ועל דרך הפשט כי האיש הזה חוטא לנפשו במלאת הנזירות, כי הוא עתה נזיר מקדושתו ועבודת השם, וראוי היה לו שיזור לעולם ויעמוד כל ימיו נזיר וקדוש לה' אלקיו, כענין שכתוב (עמוס ב יא) וְאָקִים מִבְּנֵיכֶם לְנְבִיאִים וּמִבַּחוּרֵיכֶם לְנְזְרִים, השוה אותו הכתוב לנביא, וכדכתיב (ו ח) כֹּל יְמֵי נִזְרוֹ בַּעִר הוּא צַרִיךְ כפְּרַה בַשובו להטמא בתאוות העולם.

אבן עזרא עה"פ ואיל לשׁלַמים (ו יד) **שמחה שהשלים מה שנדר**.  $^7$ 

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה, עה"פ גַּדַּל פֶּרַע שְׁעַר רֹאשׁוֹ (וּ ה) כבר אמרנו **שהשער בא לבודד**, **להפחית את הפתיחות להשפעות חיצוניות**. לפיכך הכניסה אל תוך הקהילה והחברה, או ההתמסרות אליה, תוך ויתור על השאיפה לחיות רק למען עצמו, מסומלת על ידי תגלחת המצורע ותגלחת הלויים. וההיפך מזה להניח לשער לגדול פרא, מייצג אפוא התבודדות והתכנסות עצמית. ואכן זהו התפקיד שהנזיר מקבל על עצמו, בנדרו, לתקופת הנזירות, הוא

You can't

even begin

to deal

with your

Aveiros

and

shortcomings

unless

you are

fírst

saturated

with the

awareness

of the

Símcha and

the good

side of your

lífe

symbolizes being higher and apart from the rest of the world who aren't working on self-control. And *Nazir* is a *Lashon* of: זר a stranger; everyone besides you is like a stranger compared to you.

Look how much *Kavod* and good feelings a *Nazir* gets. And now, together with his: אַיָּל

ram, which means *Simcha* for self-control, he brings *Menachos*. And under the fire that's cooking this *Korban*, his newly shorn hair is is burned. Look what a big shpiel the "Simcha Korban" gets. A clear lesson: The main part of your *Avoda* is your *Simcha!* 

And what's wrong with your *Olah* and *Chatas*? Although they are very important, they still have a kvetchy side; the part of your *Avoda* which has pain for not achieving more. תַּחַת אָשֶׁר לֹא עַבְדְתָּ אֶת ה' אֱלֹקֶיףְ Serving Hashem with *Simcha* is not an official *Mitzva*. Yet, it suddenly pops up in the middle of the worst *Tochacha* as a message: No *Simcha* is the source of all the: הָּכֶּר מוֹל destruction and *Churban* and pain and horrors of the universe.

\*\*\*\*\*\*\*

Simcha is not an official *Mitzva*;

perhaps the reason is to be a *Remez* that *Simcha* is a basic, which doesn't need an official: צִיווּי commandment. *Simcha* is everything. וַיִּרְא אֱלֹקִים כִּי טוֹב "Hashem saw it was good". Hashem sees only good in His

world, and if we kvetch, we are going against basic of basics. לְמָה לִי קְרָא? סְבָרָא הוּא Why do we need a source from the *Passuk*? It is common sense!

### Any Avodas Hashem That Interferes with Your Simcha Is a Sin

And the "cherry on top" of the pie is the fact

that a Nazir is called a: חוטא sinner. (*Gemara*<sup>9</sup>). Why? שַׁצִיעֵר עַצָמוֹ מָן הַיַּיִן He deprived himself from wine. The whole idea of Nezirus is to avoid wine which symbolizes the fake Ta'avos of Olam HaZeh. But since wine brings Simcha (like it says: וַיַיו ישַׁמַח לָבַב אַנוֹשׁ תהלים קד טו wine is there to make people happy) it remains a sin for refraining from wine. Now we know what an emergency it is to have all kinds of Simcha in your life. And even when you become a big Oved (true servant of Hashem) like a Nazir, you can simultaneously be a sinner!

Don't forget to always chill and be happy! No matter what you do in *Avodas Hashem*, and no matter how important it is; don't forget basic humanity, i.e., a *Simcha* without complaints. Notice how *Sefer Bamidbar* is loaded with the

unofficial sin: מָתְאוֹנְנִים complainers. This is life itself; to have *Bitachon* and be *B'simcha* without kvetching. And: לְּמָה לִי קְרָא? סְבָרָא הוּא this doesn't need a source. It is common sense!

מבקש להתכנס לעצמו, ולשקוע בתוך עצמו. הוא לא רוצה להתנתק מהעולם באופן פיזי, אלא לעבוד על עצמו מבחינה רוחנית ומוסרית. הוא מבקש קשר עם ה', עם מקדשו, עם תורתו - ועם עצמו. הגידול המבודד של שערו מזכיר לו נדר זה, **לפיכך ראשו נעשה קדוש**, שכן הוא נושא את סימן נדרו הקדוש. ובדומה לכך, **כל דבר שנועד לקרב אותנו לשלמות רוחנית ומוסרית הוא קודש** וקרוי קדוש.

<sup>ּ</sup>נזיר יט א, תענית יא א, דתניא, ר' אלעזר הקפר ברבי אומר, מה ת"ל וְכָפֶּר עֶלֶיו מֵאֲשֶׁר חָטָא עַל הַנָּפֶשׁ (נשא ו יא), **וכי באיזו** נקרא חוטא, המצער עצמו מכל דבר על **נפש חטא זה, אלא שציער עצמו מן היין**, וק"ו, ומה זה שלא ציער עצמו אלא מן היין נקרא חוטא, המצער עצמו מכל דבר על אחת כמה וכמה.

#### וַיִּסּע דֶּגֶל מַחְנֵה בְנֵי יְהוּדָה בָּרְאשׁנָה לְצִבְּאֹתָם י יִדּ Yehuda Fought His *Yetzer Hara* Like a Lion

Why is Yehuda first? The battle-formation of the Yidden is for sure also a Mashal for fighting the Yetzer Hara. Yehuda is compared to a lion, and a lion is the greatest

symbol of strength. The *Gemara* brings<sup>10</sup> 6 names of a lion. They are all symbols of the tremendous fear that lions cause (*Medrash*<sup>11</sup>). אַרי *Yir'ah* (fear) and: "Ari" means: יְרָאָה 'Yir'ah (fear) and: פֿופַר "K'fir" means the person is: פֿופַר "Kofer" in his chance to live when he meets a lion. לַּלִי "Layish" means: לֹּל "Lo Yesh", meaning when the lion is finished with a person there is nothing left of him.

Once, two young people were wandering in Africa near a dangerous lion infested area. They disappeared, and when their friends looked for them, they found nothing left of them except for their leather boots. A lion does a thorough job, and he leaves nothing over; not a

trace of even a bone. A lion gobbles up everything until it looks like: לא הָיוּ דְבָרִים מֵעוֹלָם "the whole thing never happened!" And this is the way "Yehuda" the lion fought his Yetzer Hara. It says by *Dovid*: אֶרְדּוֹף אוֹיְבֵי וְאַשִּׁיגֵם וְלֹא אָשׁוּב I won't come back until my enemies are gone forever". His enemies said about him: לְבּוֹ כְּלֵב הָאַרְיֵה ש"ב יזי he is fearless as a lion, and *Avraham Avinu* was also like a lion when he went to battle (*Ramban*<sup>12</sup>). After *Dovid* was *Nichshal* with *Bas Sheva*, he

paraded his *Pilagshim* around his house all dressed up, and he said (to himself): "You took what was *Assur* (forbidden); now you can't have even what is *Mu'tar* (permitted) to you". (*Yerushalmi*<sup>13</sup>).

We see his aggressive and relentless war against his Yetzer Hara. A "warrior king"! Shevet Yehuda was the only Shevet who wiped out all the Canaanim in their midst. The other Shevotim were "too nice" to destroy all their Canaani neighbors. Leaving them caused them to stray from Derech Hashem, and they were exiled from Eretz Yisroel (10 Shevotim).

Just Keep Calling Yourself a Gibbor and Watch What Happens

Yaakov Avinu compared Yehuda to a lion, and a person who bears such a Shtempel accomplishes much more. Boaz was only called a Gibbor Chayil, and he told Rus that: פָּי יוֹדָעַ כָּל שַׁעַר עַמִּי כִּי אֲשָׁת חַיֵּל אָתָּ רות ג יא

lacks fear,
like it says
about
Dovid:
לְבּוֹ כְּלֵב
הָאַרְיֵה
his heart
was like the
heart of a
lion, i.e. he
was fearless
as a lion

A Melech

סנהדרין צה א, אמר רבי יוחנן, ששה שמות יש לארי אלו הן, ארי, כפיר, לביא, ליש, שחל, שחץ.  $\stackrel{10}{\ldots}$ 

<sup>11</sup> ילקוט משלי (פרק כ) נַהַם כַּפְּפִיר אֵימַת מֶלֶךְ (משלי כ ב) אמר רבי יהודה בר סימון, הרעמים הללו כשהם יוצאין, הם מרעישין כל העולם, אימתו של הקב"ה על אחת כמה וכמה. דבר אחר א"ר חמא בר חנינא, מה הכפיר הזה כשהוא צווח בקולו, אדם השומע אותו מתירא, נהמתו של הקב"ה עאכ"ו. א"ר לוי, שבעה שמות יש לו לארי ואלו הם, ארי, שחל, כפיר, לביא, ליש, שחץ, גור אריה. ארי כמשמעו, שהכל מתיראין ממנו. כפיר, שכל מי שרואהו כופר בחייו. לביא, שהוא חוטף לבבות של בני אדם. ליש, שבשרו של אדם לש בשיניו. שחל, שֶׁחֶלִים לפניו. שחץ, שהוא משחץ בשיניו.

<sup>12</sup> הרמב"ן בפרשת תולדות עה"פ אָם תַּעֲשֶה עָמֶנוּ רָעָה (כו כט) ויתכן שהיה אברהם גדול מאד ורב כח, שהיו בביתו שלש מאות איש שולף חרב, ולו בעלי ברית רבים, והוא גם בן חיל אשר לבו כלב האריה, ורדף ארבעה מלכים גבורים מאד ונצחם. מאות איש שולף חרב, ולו בעלי ברית רבים, והוא גם בן חיל אשר לבו כלב האריה, ורדף ארבעה מלכים גבורים מאד ונצחם. <sup>13</sup> ירושלמי סנהדרין (פרק ב הלכה ג) אין נושאין לא אלמנתו ולא גרושתו של מלך. על שם (ש"ב כ ג) וַתִּהְיֶינָה צְּרֵרוֹת עַד יוֹם מֶּתֶן אַלְמְנוּת חַיּוּת. ר' יודה בר פזי בשם ר' יוחנן, מלמד שהיה דוד מקלעתן ומקשטתן ומכניסן לפניו בכל יום, ואומר ליצרו הרע: תאבתה דבר האסור לך? חייך שאני מתאיבך דבר המותר לך! רבנין דקיסרין אמרין אסורות ממש היה, ומה כלי הדיוט שנשתמש בהן הדיוט אינו דין שיהא המלך אסור לשמש בהו.

פרשת בהעלותך תשפ"ה

everybody knows that you are an *Eishes Chayil!* His very name (which symbolizes the essence of a person) was "*Boaz*", meaning "in him, is strength". And he appreciated the *Gevura* of *Rus*, just like he himself was called a "*Gibbor Chayil*".

When a person keeps calling himself a "tough fighter" and a "lion", or a "soldier" (like the

Yidden were called: צְבְאוֹת ה' the army of Hashem), then he moves. The main Tzara with the Yetzer Hara is when a person keeps viewing himself as a weakling. "I can't help it!" הַחַלְּשׁ יֹאמֵר גָּבּוֹר אָנִי יואל די "The weak one shall say "I am a Gibbor!"; just keep calling yourself Gibbor and watch what happens. You trade the Yetzer Hara of Ta'avos for the healthy Yetzer Hara of "kosher" Ga'ava.

Even if you are far from the true *Gibbor*, if you live with the *Hashkafa* that you're a royal "*Bnei Yehuda*" and a *Gibbor* who "totals" his *Yetzer Hara*, it will gradually affect you more and more; you feel proud and strong.

Chazal say: "יָשֶּקֶר הַחֵן" זֶה יוֹסֵף. "וְהָבֶל הַיֹפִי" זֶה בּּלְיִשׁ סנהדרין כּ בּעַז. "יִרְאַת ה' הִיא תִתְהַלְּל" זֶה פַּלְטִי בָּן לַיִשׁ סנהדרין כּ the greatest *Tzadikim* were nothing compared to *Palti ben Layish. "Palti"* means Hashem saved him, and "Layish" means the lion of: לֹא יֵשׁ "Lo Yesh", total crushing into nothingness.

Perhaps this is how he got the strength to stick a sword in middle of his house to separate himself from *Michal bas Shaul*, whom he held was *Assur* (forbidden) to him. And indeed, a sword symbolizes warfare. "I'll fight you, *Yetzer Hara!* Until I destroy you". R' Hutner *Zatzal* used the words of the *Navi* that say: אַל תִּשְׂמְחִי אֹיַבְתִּי לִי כִּי נְפַלְתִּי קְמְתִּי מִיכּה ז ח אַל נַפַּלְתִּי קֹמְתִי מִיכּה ז ח אַל נַפַּלְתִּי לִי כִּי נְפַלְתִּי קֹמְתִּי מִיכּה ז ח אַל נַפַּלְתִי יִ

make a *Niggun*. It means: "Yetzer Hara, don't be so happy if I may have fallen. I'll get up and destroy you".

RSRH Zatzal says<sup>15</sup> that hair "insulates the skin, and reduces receptiveness to outside influences". He says that this is the idea of a Nazir. Growing long hair isolates him to be alone with Hashem, and this is why his hair Kadosh. becomes Shimshon HaGibbor said that his strength was in his hair, which symbolizes Gevura against the Yetzer Hara. And as soon as it was cut, he lost his Koach. Notice how the *Medrash* says<sup>16</sup> that Yehuda wouldn't even listen to all

the *Shevotim* and *Yaakov* and *Yitzchok* who wanted him to kill *Tamar*. He said: צָדְקָה מִמֶּנִי She (*Tamar*) is right!

A True *Melech* Is an Independent Thinker And *Dovid* never listened to *Yoav* and *Avishai*, who wanted him to kill *Shim'i ben Gera* and *Avner* and *Shaul*, since *Dovid* was

in the army,
fighting
against his
own Yetzer
Hara. Even
women, who
don't go to
war, are
called Eishes
Chayil
(meaning a
soldier)

Every Yid is

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> סנהדרין כ א, אמר רבי שמואל בר נחמן אמר רבי יונתן, **מאי דכתיב** (משלי לא ל) שֶׁקֶּר הַחֵן וְהֶבֶּל הַיִּפִי? שֶׁקֶּר הַחֵן, זה יוסף, וְהֶבֶל הַיּפִי, זה בועז, אָשָׁה יִרְאַת ה' הִיא תִּתְהַלֶּל, זה פלטי בן ליש. דבר אחר, שקר החן זה דורו של משה ויהושע, והבל היופי זה זה דורו של יהושע, יראת ה' היא תתהלל זה דורו של חזקיה. דבר אחר, שקר החן זה דורו של משה ויהושע, והבל היופי זה דורו של חזקיה, יראת ה' היא תתהלל זה דורו של רבי יהודה ברבי אילעאי, אמרו עליו על רבי יהודה ברבי אילעאי שהיו ששה תלמידים מתכסין בטלית אחת ועוסקין בתורה.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה, עה"פ גַּדֵּל פֶּרַע שְעַר ראֹשׁוֹ (וּ ה) הובא לשונו לעיל הערה 7. <sup>16</sup> שמות רבה (ל יט) ולמה נתן הקב"ה כתר ליהודה, והלא לא לבדו הוא גבור מכל אחיו, והלא שמעון ולוי גבורים והאחרים, <sup>16</sup> אלא שדן דין אמת לתמר לכן נעשה דיין העולם, משל לדיין שבא דין של יתומה לפניו וזיכה אותה, כך יהודה בא דין תמר לפניו שתשרף והוא זיכה אותה מפני שמצא לה זכות, כיצד **היו יצחק ויעקב יושבים שם וכל אחיו והיו מחפין אותו,** הכיר יהודה למקום ואמר אמיתת הדבר ואמר צדקה ממני ועשאו הקב"ה נשיא.

פרשת בהעלותך תשפ"ה

a true *Melech* who is an independent thinker. And: אֵיזֵהוּ גָּבּוֹר, הַכּוֹבֵשׁ אֶת יִצְרוֹ who is truly

strong; i.e., he who overcomes his own desires, and Nazir is a Lashon of: a crown. Notice how Shimshon HaGibbor was a total loner, who lived alone with the Pelishtim in order to trap them in sneaky ways (like Shevet Dan which is compared to a Nachash (snake) to help Klal Yisroel. Just like long hair symbolizes being independent, so was Shimshon (who's whole Koach came from his hair) independent.

ben Yosef comes, Shimshon HaGibbor will be his general, and will kill Amalek'im alone, just like he was alone during his lifetime). Three people were known to kill

lions with their bare hands; *Dovid*, *Shimshon*, and *Be'nayahu ben Yehoyada*. All were

Gibborim against their Yetzer Hara. Those who are like lions fighting their Yetzer Hara,

can overcome physical lions. Daniel wasn't harmed by over 100 lions, and he was known for his *P'rishus* (abstaining) from eating *Goyishe* food, and his non-caring if people loved him or hated him. (*Chovos Halvavos* with *Pas Lechem*<sup>17</sup>).

Of course, learning *Torah* is the #1 way, by becoming one of the: אַרְיוֹת שֶׁבְּחַבּוּרָה "lions" of the *Chabura*; that takes care of the *Yetzer Hara*. (*Chazal*<sup>18</sup>). Or join a *Mussar Yeshiva* like *Novardok*, whose members get together every night boasting about all their *Gevura* against the *Yetzer Hara*, and they work together on new tactics and strategies against our

true enemy (*Chovos Halvavos*<sup>19</sup>), NOT with being preoccupied in tons of other issues, like

Without an independent streak in your system, you can fall, Chas V'shalom, and become a cheap Rodef Kavod who must always have people; or else he becomes lonely and depressed

17 חובות הלבבות (שער יחוד המעשה, פרק ה) וכבר אמרו על אחד מן החסידים, שאמר לחבירו: הנשתוית? אמר לו: באיזה ענין? אמר לו: נשתוה בעיניך השבח והגנות, א"ל: לא. א"ל: א"כ עדיין לא הגעת. השתדל, אולי תגיע אל המדרגה הזאת, כי היא העליונה שבמדרגות החסידים ותכלית החמודות. (תכלית כל המעלות החמודות, וכן דניאל איש חמודות. פת לחם). 18 קידושין ל ב, תנו רבנן, וְשַׁמְתֶּם (עקב יא יח) סם תם, נמשלה תורה כסם חיים, משל לאדם שהכה את בנו מכה גדולה, והניח לו רטיה על מכתו, ואמר לו: בני, כל זמן שהרטיה זו על מכתך, אכול מה שהנאתך, ושתה מה שהנאתך, ורחוץ בין בחמין בין בומין בצונן, ואין אתה מתיירא, ואם אתה מַעְבִירָה, הרי היא מעלה נומי. כך, הקדוש ברוך הוא אמר להם לישראל: בני, בראתי יצר הרע ובראתי לו תורה תבלין, ואם אתם עוסקים בתורה אין אתם נמסרים בידו, שנאמר (בראשית ד ז) הֲלוֹא אִם תֵּיטִיב שְּאֵת, ואם אין אתם עוסקין בתורה אתם נמסרים בידו, שנאמר (שם) לַכֶּתַח חַטָּאת רֹבֵץ, ולא עוד אלא שכל משאו ומתנו בך, שנאמר (שם) וְאֶתֶּה תִּמְשָׁל בּוֹ.
(שם) וְאֵלֶיךְ תְּשׁוּקְתוֹ, ואם אתה רוצה אתה מושל בו, שנאמר (שם) וְאֶתֶּה תִּמְשָׁל בּוֹ.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> חובות הלבבות שער יחוד המעשה (פרק ה) בן אדם, ראוי לך לדעת, **כי השונא הגדול שיש לך בעולם הוא יצרך**, הנמסך בכוחות נפשך, והמעורב במזג רוחך, והמשתתף עמך בהנהגת חושיך הגופניים והרוחניים, המושל בסודות נפשך וצפון חובך, בעל עצתך בכל תנועותיך הנראות והנסתרות, שתהיינה ברצונך, האורב לעתות פשיעתך, ואתה ישן לו והוא ער לך, ואתה מתעלם ממנו והוא אינו מתעלם ממך, לבש לך בגדי הידידות ועדה עדי האהבה לך, ונכנס בכלל נאמניך ואנשי עצתך וסגולת אוהביך, רץ אל רצונך בנראה מרמיזותיו וקריצותיו, והוא מורה אותך בחציו הממיתים לשרשך מארץ חיים, כמ"ש הכתוב במי שענינו כך (משלי כו יח-יט) כְּמְתְלַהְלֵהַ הַּיֹּרֶה זְקִים חָצִים וְמָוֶת כֵּן אִישׁ רְמָה אֶת רֵעַהוּ וְאָמֵר הָלֹא מְשַׁחָק אָנִי. ומן החזק שבשלחיו, אשר יורה אותך וילחם אותך בהם במצפון ענינך, שישתדל לספק עליך אמתתך ולשבש מה שנתברר לך ולערבב את נפשך במחשבות כזבים וטענות שקרים, יטריד אותך בהם מתועלותיך ויספק עליך מה שנתברר לך מאמונתך ודתך. ואם תהיה נזהר ממנו ותזמין לו שלוחי שכלך להלחם אותו בהם, ותסלק חציו מעליך, תנצל ותמלט ממנו בעזה"י. ואם תשליך עניניך אליו ותמשך אחר רצונו, לא ירף ממך עד שיאבדך בשני העולמים וישרשך משני המעונים, כמו שכתוב בסעיף מסעיפיו ואיש אחד מחייליו (משלי ז כו-כז) כִּי רַבִּים חֲלָלִים הִפִּיְלָה וְעֲצֻמִים כָּל הֲרֻבֶיִהְ שְׁאוֹל בֵּיתָה וֹרְדוֹת אֶל חַדְרֵי מֶוֶת. על כן אל תטרידך מלחמת (משלי ז כו-כז) כִי רַבִּים חֲלָלִים הִפּיָלָה וְעֲצֻמִים כָּל הֲרֻבֶי שָׁ החרב עם מי שלא יפרד ממך, ודחות מי שלא יגיע אליך, כי אם ברשות, מדחות מי שאינו שואל רשות בהמצאו עמך. ואמרו על חסיד, שפגע אנשים שבים ממלחמת אויבים, ושללו שלל, התעתדו למלחמה הגדולה. אמרו לו: ומה היא

Overcoming

temptation

and having

self-control

is the ticket

to royalty

Parnasa, etc.

#### Instead Of Lions Controlling Over You, Have Control Over the Lions

A lion has a mane, similar, *L'havdil*, to a *Nazir*. It appears to be a symbol of might, and being independent. "I'm the king of the all the *Cha'yos* (undomesticated animals)". It seems that those who are true "lions" in being independent, and not "butter", i.e., who live off opinions of *Basar V'dam*, are like true lions. They are the real *Tzelem Elokim*, who is *Melech* over the whole world פָל אֶחָד וְאָחָד (tar בִּשְׁבִילִי נִבְרָא הָעוֹלֶם סנהדרין לז א Every person is obligated to say: "The entire universe was created just for me". And instead of lions having *Shlita* (control) over them, they have *Shlita* (control) over lions,

and since they work on self-control, therefore they have control over their destiny, with Hashem's help, and over their problems with their great *Bitachon*.

When a person decides to be a "lion" and eliminate his particular *Yetzer Hara*, be it: *Kin'ah*, *Ta'ava*, *Kavod*, *Ka'as*, *Bittul Torah*, or all of the

above; he should aim for total *Shlita* (control) over his *Yetzer Hara* in the long run. But in the short run, he does only: עַד מִקוֹם שָּׁיָדוֹ מַגַּעַת his best, and he has *Bitachon* for total success, without a: זֶּכֶר trace of his former "impossible" weakness. He may even more-importantly need to eradicate his neverending low opinion of himself, and this might be his #1 issue (despite all his wicked sins

and failures).

He may have to dig into his past, and step-by-step discount all those self-hating negative feelings about himself, and go extreme to always be Dan himself L'kaf Zechus. There are even hundreds of negs and failure and weakness issues, and he needs to tackle one-by-one and do his best to prove himself a Tzaddik Gamur despite all his "garbage"! This is a Mitzva Rabba for many people, and is true Shviras HaMiddos. And he'll be rewarded for sticking up for himself to the extreme!

#### **STORY**

I had a talk with a *Yungerman*. He is unusual in *Inyanei Kedusha* despite unbelievable *Nisyonos*; he is *Mamash* like a *Malach*.

However, in not being upset with others he doesn't even have any hope to overcome!

In *Novardok* they taught that every human has a certain weakness he was created to overcome. But everyone is busy admiring his friend's strengths, although they may come easy to him; usually it is a

simple *Y'rusha* from his roots. All we think about is where WE are lacking, and our friends are busy envying US. Everyone feels like he's Mr. No-Goodnik!

\*\*\*

Books on *Gedolei Yisroel* are precious. However, you can get stuck with admiration., If instead you insist that you may be superior in some ways, you grow much more! R' Yerucham Levovitz *Zatzal* encourages<sup>20</sup> a

המלחמה הגדולה? אמר להם: מלחמת היצר וחייליו.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> דעת תורה (לימודי מוסרי התורה מאת רבנו הגאון החסיד אור עולם מרן ירוחם הלוי ליוואוויץ זצוקללה"ה אשר לימד לרבים בישיבה הקדושה דמיר, פרשת כי תבא עמ' נה, על אשר יחברו רעיוניך) בהקדמת ספר הישר לרבינו תם אומר: "כי ראיתי ספרים רבים ונכבדים בענין עבודת הקל כגון ספר חובת הלבבות להחסיד רבינו בחיי ז"ל וספרים רבים ונכבדים וכו' גם אני חליתי כאחד מהם אליהם נמשלתי, כי קויתי בקראם ספרים הללו אולי יכנע לבבם הערל, והוא חזק מצור החלמיש וממקומו לא חליתי כאחד מהם אליהם נמכר ושכלי ביד הבלי נמכר, ואמרתי ללבי הלא תבקש לך מנוס אשר ייטב לך, פקח עיניך וראה ואמץ את רעיוניך ואתה תאזור את מתניך, והכן לך צידה בטרם בא הפקודה וכו', ואל תבטח על אשר חברו קדמוניך אשר היו לפניך,

פרשת בהעלותך תשפ"ה

person to write his own Mussar Sefer,

since this will help you the most!

## NOVARDOK

ָרָבָּי יְרוּחָם בָּ"ר אַבְרָהָם הַלֵּוִי לִיוואָוויץ יח סיון תרצ"ו Yahrtzeit of R' Yerucham Levovitz *Zatzal* 

R' Yerucham Levovitz Zatzal said<sup>21</sup> that a simple Yeshiva Bachur of his time, learning Rabbi Akiva Eiger, can possibly be greater than Rabbi



Akiva Eiger, since he never had the support

and encouragement that *Rabbi Akiva Eiger* had. \*\*

He brings the famous story<sup>22</sup> of the *Gr"a*, about the man who was able to fast from week to week, only because the children admired him. As soon as he lost his support, he lost his ability to fast. Now, imagine so many of us who not only don't have support and admiration for our good deeds, but we have many voices constantly reminding us of our shortcomings.

רק על אשר יחברו רעיוניך, כי לא ידע נגעי לבבך זולתך, ועל כן לא ירפא בלתך מחץ מכתך, כאשר אמר המשורר, איכה ישובו הפתאים מחטא אם לא יהיה מהם לנפשם מעיר".

הנה לפנינו יסוד גדול במוסר, כי גם הספר חובות הלבבות לא יושיעוך. אלא מה? "איכה ישובו הפתאים מחטא, אם לא יהא מהם לנפשם מעיר". על האדם לחבר לעצמו ספר שלם! ואם תבקש עזרה מהספר חובות הלבבות, הנה זה רק כי על ידו תבוא לחבר לעצמך "ספר הישר", אבל לעצם תרופתך במחלת נפשך לא ממנו תשיג. ויוצא לנו מזה חיוב גדול לאדם הדורש ומבקש, דבר שאין אנו יודעים מזה כלום. אנחנו הלא חיים תמיד על דרכים נכריים, רואים מה שהוא בספר חובות הלבבות, אם בשער הבחינה או בשער אחר, דבר נאה ומתקבל, ותיכף מדמים אותם לנו ולעצמנו, ללא כל הבחנה אם הדברים מתלבשים ומתאימים למדותינו אנו או לאו. משל למה"ד דומה, לאנשים הדרים בעיירות הקטנות, אשר אין בהם אף רופא אחד, וכשרואים את מי שהוא שנסע לרופא שבעירה הגדולה, הנה עם חזרתו הכל שואלים אותו איזו מחלה היתה לו, ומה הרפואה שקבל שונים, ואין כל הכרח כי גם הם, באופן מחלתם הם, יתרפאו באותו הסם עצמו. ככה הוא אותו הענין ממש אצלנו, רואים איזו עצה ותרופה בספר חובות הלבבות או בספר אחר, ולוקחים אותה התרופה עצמה למכאובינו אנו. מרפואות כאלו כבר נוכל לתאר עצמנו איך שיכולים להושע מהם!? אדם חולה המבקש להרפא, עליו לילך ישר לרופא אשר יבדקהו ויבחנהו, לידע מחלתו בכל פרטיה, ואו אז יקבע הרפואה המתאימה לה בדיוק. "הליכה לרופא" הנהו זה הענין "לחבר בעצמו ספר מוסר", לנתח מקודם כל טיב מחלתו, כי לא ידע נגעי לבבו זולתו. ואמר הכתוב (תהלים קמב ה) הַבֵּיט יָמִין וּרְאֵה וְאֵין לִי מַכִּיר אָבַד מְנוֹס מְמֵבּי

<sup>21</sup> ספר דעת תורה (לימודי מוסרי התורה מאת רבנו הגאון החסיד אור עולם מרן ירוחם הלוי ליוואוויץ זצוקללה"ה אשר לימד לרבים בישיבה הקדושה דמיר, חלק במדבר עמ' קמז) כיום, בדורותינו הכה אפילים, אף עם כל מיעוט גדלותנו, הננו צדיקים לרבים בישיבה הקדושה דמיר, חלק במדבר עמ' קמז) כיום, בדורותינו הכה אפילים, אף עם כל מיעוט גדלותנו, הנו צדיקים גמורים. אדמו"ר הסבא ז"ל מקלם היה מגיד, כי בקדשים לפי הדין, אין פסול כי אם במחשבה פסולה, אבל בלי מחשבה כלל אין פסול. ואם נאמר, שסוכ"ס הידור מצוה אין כאן, אבל לעניננו גם הידור מצוה באמת יש לנו, האם מילתא זוטרתא היא מה שבאים ממרחקים, מעבר לימים וממדינות שונות, מתוך קושיים הרבים ללמוד בישיבה? הלזאת לא תקראו הידור מצוה? בן ישיבה כיום, המתייגע היטב על תורתן של הגדולים אשר מדורות שלפנים ולפני פנים, ועם כל יגיעתו ועדיין אינו עומד על דבריו של אותו הגדול, אבל סוכ"ס יתכן והנהו יותר גדול מן אותו הגדול עצמו. באמת כי אין ספק בזה, אלא שאי אפשר לדבר על זה כ"כ, מן הדברים האלה עלולים עוד להתהוות בעלי גאוה... אולם הלא ודאי כן הוא הדבר. בחושך נורא כזה אשר לא יודעים אנחנו מה שאנחה אחת בדורנו אנו יכולה לפעול למעלה ראש! כיום, הנה בני ישיבה ודאי יתכן כי הם גדולים יותר מאלה הגדולים אשר מדור שלפנים.

<sup>22</sup> ספר דעת תורה (שם עמ' קמח) לאו זוטרתא היא גם זה לבד, כל הכבוד וההערצה שסבבו להגאונים אשר מדורות שלפנים! וגם לאו זוטרתא היא כוחה של כבוד. מספרים במעשה שבימי הגר"א ז"ל. בוילנה היה איש אחד אשר היה מתענה רצופין משבת לשבת, והיה זה לחדוש ולפלא איך שיכול הוא לעמוד בכזה, וספרו זה להגאון ז"ל, וישאל הגאון ז"ל על מעשהו והנהגתו, וספרו לו כי בכל עש"ק אחרי צאתו של האיש הלז מן בית המרחץ, מעמיד עצמו, ומתאספים סביבו רבות ילדים מן כל העיר להסתכל בתמהון זה ולהעריצו. ויצו הגאון ז"ל לגרש ממנו את הילדים ולא להניחם להתקרב אליו. ומני אז והלאה, סר כחו ממנו וחדל כבר מלהתענות. הכבוד שקבל האיש הלז מני אלה הילדים, זה הכבוד כלכל ונתן לו כח ואמץ לסבול כל אלה הסגופים ותעניותיו! הכבוד שקבל למשל הגרע"א ז"ל לא באו מילדים קטנים, כי אם מגאונים וגדולים! כל מדרך כף רגלו של הגרע"א ז"ל היה מוקף בכבוד הכי גדול! ובן תורה כיום הנה תחת כבוד הנהו גם שובע די-בזיון, ובכל זאת מתאמצים ועומדים על מעמדם, הלא ודאי כי בן ישיבה הלז יתכן יהיה והוא גדול מן הגדול שלפנים ז"ל!



#### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

#### USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

#### Here are the ID numbers for last week's Shiurim

#### When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 130# for all shiurim

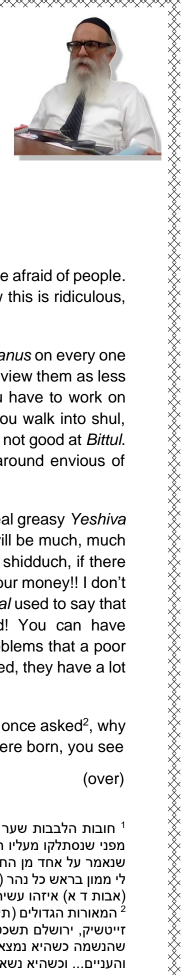
#### Parshas Noso 5785

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 372722   | 5:57     | English  |
| 372723   | 3:12     | English  |
| 372724   | 6:34     | English  |
| 373648   | 1:15:09  | English  |
| 373674   | 44:05    | English  |

Thank You to all who already signed up for the Monthly partnership!!

- Rabbi Mandel will be Davening every Erev Rosh Chodesh for monthly donor's of minimum \$10.
- Any names given will be added to the list.
- To join please email your names to weinberger138@gmail.com or text 8482454278
- To set up a donation please click on this linkhttps://pay.banquest.c om/shaareibitachon
- or payments can be made via zelle congshbtegmail.com

## Questions To Rabbi Mandel



#### Intimidated By the Wealthier People in Shul

**Question:** Dear Rabbi Mandel. You speak often about how we shouldn't be afraid of people. Yet, I find myself being intimidated by the wealthier people in shul. I know this is ridiculous, but I can't seem to control this fear. What should I do?

**Answer:** Now look, you are intimidated by wealthier people. It is a *Rachmanus* on every one of them. Chovos Halvavos speaks<sup>1</sup> about them, and he says, you have to view them as less fortunate than you. (What THEY have to think is another question). You have to work on yourself. You have to work on not caring. That takes work. Every time you walk into shul, you can grow! You may have to make a Bittul (belittling)! Some people are not good at Bittul. Bittul means that you put the other guy down, I'm sorry. You can't go around envious of people. For their money??

Now, you yourself say that it's ridiculous. You should hang around some real greasy Yeshiva guys, and hear what they say. Have a lot of talks with them, and then it will be much, much easier. I remember my M'chutan (a major Tzadik), when they redd him a shidduch, if there was money, he didn't want to touch it! "But we've got money!!" "So keep your money!! I don't want you!!" He didn't want them! I think R' Michoel Ber Weissmandel Zatzal used to say that as well. "That's a Chisaron!" Money is not a Ma'ala! You're spoiled! You can have problems... don't ask! I had a lot of wealthy people come to me, with problems that a poor guy would not have, because they have so much money. They're so spoiled, they have a lot of Ga'ava.

The Alter of Novardok's son-in-law, R' Yisroel Yaakov Lubchansky Zatzal once asked<sup>2</sup>, why are there so few rich people in the world? He said, because before you were born, you see

(over)

חובות הלבבות שער הבטחון (הקדמה) ו<mark>אם איננו בעל ממון, יראה כי חסרון הממון טובה מטובות המקום עליו,  $^{
m 1}$ </code></mark> מפני שנסתלקו מעליו החובות, שהוא חייב בהן לאלקים ולבני אדם בעבורו, ומיעוט טרדת לבו בשמירתו והנהגתו. כמו שנאמר על אחד מן החסידים, שהיה אומר: המקום יצילני מפיזור הנפש, אמרו לו: מה הוא פיזור הנפש? אמר: שיהיה לי ממון בראש כל נהר (ובראש) כל קריה, והוא מה שאמרו זכרונם לברכה (אבות ב ז) מרבה נכסים מרבה דאגה, ואמרו (אבות ד א) איזהו עשיר השמח בחלקו.

המאורות הגדולים (תיאורים מדיוקנם של האישים המוסריים יוצרי תנועת המוסר חייהם ופעולותיהם, לרבי חיים אפרים $^{\,2}$ זייטשיק, ירושלם תשכט, עמ' שצג, אות יא) למה מרובים ומצויים הם כל כך הענייים בעוה"ז יותר מן העשירים? מפני שהנשמה כשהיא נמצאת עוד למעלה לפני רדתה לעולם הזה, רואה את קלסתר פני השבים מן העוה"ז את העשירים והעניים... וכשהיא נשאלת: איפה תרצי שיהיה חלקך? עונה: מן העניים.

#### **Questions To Rabbi Mandel**

page 2



the *Neshamos* that just passed away, and you see the faces of all those rich people, and they look so miserable, that you decide that you do not want to be rich! That's what he said!

It's not such a simple thing, these rich guys. You need a lot of talking; I don't know if in one session I can do the job. But you definitely need to hang around the people who have a different way of thinking. Or daven somewhere else! There are so many rich guys over there? Nu nu. Why don't you go with the *Ani'yim*? מֵעַנִיִים תֵּצֶא תּוֹרֶה נִדרִים פּא א From *Davka* the *Ani'yim* will come forth *Torah*. (*Gemara*³). And: מֵעְמַקִּיִם קְרָאתִיךְ ה' תַּהלִים קּל א from the "depths" I call out to You, Hashem. You need wealthy people around you?? What good are they??

I like them. But not the way other people like them. Other people like their money. I like them because I have *Rachmanus* on them, and they're good people, generally. They're nice; let them have their money. So what??

Believe me, there are a lot of people out there who actually look down at these wealthy guys. And you've got to meet them; that's my best advice to you. Spend a lot of time with them, and sooner or later, you'll change. Once you change, when you will meet them, you'll become best friends with them; you'll be *M'karev* them! You will look at things in the right perspective.

A person without wealth has much more *Yiras Shamayim*, much more broken-heartedness, no matter how frum, and how much of a *Baal Tzedaka*, and how sweet and how nice... the guy with the money can't be like the guy without money. The guy without money has Hashem in his life. This other guy, who knows what he's worth. It's not simple. It's not such a *Ma'ala*. It could be a very big *Chisaron*.

You have to pump yourself up. Be happy that you're broken, you have a *Lev Nishbar*, *Baruch Hashem!* The *Kotzker Rebbe Zatzal* said<sup>4</sup> there is nothing as "whole" as a broken heart. You have a broken heart. Congratulations. There are a lot of other people like you.

You should have a lot of Hatzlacha. Kol Tuv

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> נדרים פא א, הזהרו בבני עניים שמהן תצא תורה, שנאמר (בלק כד ז) יַזַּל מַיִּם מִדְּלְיָו, שמהן תצא תורה. (וכתב הר"ן: הזהרו בבני עניים - להשתדל ללמדם תורה, שמהן תצא תורה, שאין להם עסק אחר, ועוד שדעתם שפלה עליהם. ובשיטה מקובצת כתב: הזהרו בבני עניים, בין עניים מתורה ובין עניים מממון, והזהרו שלא תזלזלו בהם).
<sup>4</sup> אמת מקאצק תצמח (ילקוט השלם לתורות ואמרות של הרבי מקאצק, ב"ב תשכא, עמ' קפג אות תר, דבר והפוכו) אין לך דבר ישר יותר מאשר סולם העומד באלכסון, ואין לך עקום יותר משפת חלקות (גלייכ-וערטיל), ואין לך שלם יותר משכר